TURK

FOLKLOR

Gelis (Recieved): 15-10-2025
Kabul (Accepted): 12-12-2025 aRasTinMalobd

Arastirma Makalesi/Research Article

Balkan Mutfak Kiiltiiriiniin Somut Olmayan Miras Boyutu
Ritiieller, Kimlik ve Toplumsal Bellek™

Berrin Sarituncg*

Saritung, B., Tirk Folklor Arastirmalari/Turkish Folklore Research journal. 2026-I/ Sayi: 372, 153-180.
e-ISSN 3023-4670. DOI: 10.61620/tfa115. https://turkfolklorarastirmalari.com

0z

Bu c¢alisma, Balkan mutfagini somut olmayan kiiltirel miras
perspektifinden ele almayr amaglamaktadir. Yemegin yalnizca biyolojik bir
ihtiyag olmadigi, ayni zamanda kiiltirel kimligin ve toplumsal bellegin
tasiyicisi oldugu yaklasimi benimsenmistir. Bu bagdlamda, Balkanlar'daki
mutfak uygulamalari, so6zli gelenekler, torenler ve bayramlarla olan
iligkileri Uzerinden incelenmistir. Arnavutluk, Bosna-Hersek, Bulgaristan,
Kuzey Makedonya, Sirbistan, Karadag, Yunanistan ve Tirkiye'nin Trakya
bolgesindeki geleneksel yemekler, gog, savas, dini kimlik ve ¢ok kiltrlu
yapilarla sekillenmis olup bdlgesel kimi benzerlikler ve farkhliklar
gostermektedir. Calismada, mutfak bilgilerinin kusaktan kusaga aktarildig

ve bu aktarim sirecinde kadinlarin merkezi bir rol oynadigi vurgulanmigtir.

**Bu galigma, 23-25 Ekim 2025 tarihleri arasinda SOBITURK'te sunulan "Somut Olmayan
Kiltiirel Miras Baglaminda Balkan Mutfagr'baslikli bildirinin genisletilmis ve revize edilmis halidir.

* Dr. Ogr. Uyesi, Sakarya Uygulamal Bilimler Universitesi/ Sakarya Applied Sciences University.
berrinsaritunc@subu.edu.tr. ORCID ID 0000-0001-8662-6562

153


mailto:berrinsaritunc@subu.edu.tr

Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

Dini ve mevsimlik bayramlarda hazirlanan yemeklerin, toplumsal kimlik ve
kolektif aidiyet olusumunda 6nemli bir islev Ustlendigi belirtilmistir. Mutfak
pratikleri, kullanilan arag-gerecler, yemek isimleri, hazirlama bigimleri ve
sunum sekilleri de somut olmayan kiiltirel miras baglaminda deger-
lendirilmigtir. Nitel derleme yontemiyle yapilan ¢alisma, literatir tara-masi ve
saha gozlemleriyle elde edilen veriler 1siginda Balkan mutfadinin yalnizca
beslenme amaclh degil, ayni zamanda kiiltiirel bir anlatim bigimi, toplumsal
dayanisma araci ve tarihsel bellegin tastyicisi oldugu sonucuna
ulagmaktadir; bu nedenle korunmasi ve gelecek nesillere aktariimasi biyiik
onem tasimaktadir.

Anahtar sozciikler: Tiirk halk bilimi, SOKUM, Balkanlar, Balkan mutfagi,

kilturel aktarim, rittel

The Intangible Heritage Dimension of Balkan Cuisine:
Rituals, Identity and Collective Memory

Abstract

This study examines Balkan cuisine from the perspective of Intangible
Cultural Heritage, adopting the view that food is not merely a biological
necessity but also a carrier of cultural identity and social memory. Culinary
practices in the Balkans are analyzed through their relationship with oral
traditions, ceremonies, and festivals. Traditional dishes in Albania, Bosnia
and Herzegovina, Bulgaria, North Macedonia, Serbia, Montenegro, Greece,
and the Thrace region of Turkey have been shaped by migration, war,
religious identity, and multicultural structures, showing both regional
similarities and differences. The study highlights that culinary knowledge is
transmitted across generations, with women playing a central role in this
process. It also notes that dishes prepared for religious and seasonal
holidays contribute significantly to the formation of social identity and
collective belonging. Furthermore, culinary practices— including tools and
utensils, dish names, preparation methods, and serving traditions—are

evaluated within the framework of Intangible Cultural Heritage. Based on

154



Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

literature review and field observations, the study concludes that Balkan
cuisine functions not only as a nutritional system but also as a form of
cultural expression, a means of social solidarity, and a vehicle of historical
memory; therefore, its preservation and transmission to future generations

are of great importance.

Keywords: Turkish folklore, SOKUM, Balkans, Balkan cuisine, cultural transmission,

ritual

Girisg

UNESCO’'nun 2003 tarihli Somut Olmayan Kiiltirel Miras Soézlesmesi, yemek kdltiring;
sozIlUi anlatilar, toplumsal uygulamalar, ritieller, kutlamalar ve geleneksel zanaatlarla
baglantili, topluluklar tarafindan yasatilan dinamik bir  kdlttirel miras unsuru olarak ele
almaktadir. (UNESCO, 2003). Bu baglamda gastronomi, bireylerin giinlik yasam
pratiklerinden toplumsal rittiellere, bayramlardan toplu kutlamalara kadar genis bir alanda
kiiltlrel kimlik ingasinin ve aktariminin merkezi bir pargasi haline gelmistir (Counihan & Van
Esterik, 2013, ss. 1-50). Balkanlarin ¢ok kdiltirli yapisi, mutfak kdltiiriine de yansimistir.
Osmanli imparatorlugu'nun Balkanlar'daki tarihi yolculugu 1354 yilinda Orhan Bey'in oglu
Sileyman Bey'in Gelibolu'dan bolgeye giris yapmasiyla baglamis ve yaklagik bir asir
boyunca siirmiistiir (Sancaktar, 2011, ss.27-47). Osmanli, yerel yemek kiiltirlerini kendi
mutfak pratigine entegre ederek yeni yemek tirleri ortaya ¢ikarmis ve mevcut tarifleri
donistirmdstiir (Gokgel, 2012, ss.67-82). Glinimiizde pilav, kebap, musakka, dolma, pide,
borek, helva, baklava, salep, kahve ve serbet gibi pek c¢ok iriin, bdlge geleneksel kiilttirinin

bir pargasi haline gelmistir (Artun, 2007, ss.1-31).

1. Kuramsal Gergeve ve Alanla ilgili Literatiir

UNESCO'nun SOKUM Sézlesmesi (2003), mutfak pratiklerini kusaktan kusaga aktarilan
kdlturel bilgi sistemlerinin ayrilmaz bir pargasi olarak kabul eder; dolayisiyla yemek hem
bireysel kimligin hem de toplumsal belledin tasiyicisidir (UNESCO, 2003). Sutton (2001,
s.18), yiyeceklerin gegmis deneyimlerin ve kolektif hafizanin tasiyicisi oldugu-nu belirtirken;

(Karageper, 2024, s.1975) yiyeceklerin sosyal iligkilerin ve iktidar

155



Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

dinamiklerinin bir yansimasi oldugunu vurgular. Balkan mutfag, farkli etnik ve dini gruplarin ortak
bir tarihsel bellegi paylasmalarinda 6nemli bir kopri islev yemek antropolojisi perspektifi, mutfak
kiltdrind toplumsal iligkiler, ritlieller ve semboller lzerinden anlamlandirir. Counihan ve Van
Esterik (2013, s. 49), yemegin toplumsal cinsiyet ve kiiltiirel aktarim siireglerindeki rollini
vurgularken; Long (2004, s.51) gastronomi turizmi baglaminda yemeklerin kdiltlirel temsil glicline
dikkat ceker. Yerasimos (2002, s.150), Osmanl mutfak mirasinin Balkanlar lzerindeki etkilerini
detayli olarak ele almis; Vezenkov (2009, s. 221) ise yemeklerin etnik sinirlarin 6tesinde ortak bir
alan yarattigini vurgulamistir.Yemekler, Balkan toplumlarinda dini ve mevsimlik bayramlarin
ayrilmaz bir pargasini olusturur. Paskalya ¢orekleri Ramazan sofralari, kurban yemekleri ve
bahar ritiiellerinde hazirlanan yiyecekler, toplumsal dayanigmayi ve kolektif kimligi giiglendirmek
icin dretilir. Ben-Amos (1992), folklor ve ritliel galismalarinda yemeklerin sosyal iliskilerin

dizenlenmesinde merkezi bir role sahip oldugunu belirtmektedir.

Turk halkbilimi literatiirinde yemek kuiltird; ritGeller, torenler, toplumsal kimlik ve kiiltiirel bellekle
iligkili gcok katmanl bir olgu olarak ele alinmaktadir (Boratav, 1997, ss.7-245) Yerasimos (2002,
s.152) ve Bilgin (2008), Osmanh mutfak kdltlriiniin térensel boyutunu incelemistir. Somut
olmayan kiiltiirel miras kavrami ve Tiirkiye'deki uygulamalari adl ¢alismasinda Ocal Oguz (2009),
milli SOKUM baglaminda yemek Kkiiltiiriinin  korunmasinin gerekliligini vurgulamaktadir.
Gastronomi turizmi aragtirmalar (Kiper, 2012, s.146) yemek kiltirinin hem kimlik hem de
ekonomik de@er yaratan bir unsur olarak islevselligini 6n plana c¢ikarir. Sevimli ve Sonmezdag
(2017, s.21), 6zel giin tathlannin (asure, baklava, giillag) kiiltiirel degeri ve turizmdeki rolini
vurgulamistir. Ozkan (2025, s.127), Uskiip Tirk kiiltiirinde Ramazan yemeklerini incelerken; (Ciki
& Kizilirmak, 2021, s.102) geleneksel yemeklerin diaspora topluluklari arasindaki kiiltiirel baglar
gliclendirmede rol oynadigini belirtmistir. Ozdamar (2025, ss.122) ise asure ve helva kiiltiiriini
semiyotik boyutuyla ele alarak bu tatllarin paylasim ve yas ritiielleriyle baglantili olarak toplumsal
hafizadaki islevini savunmustur. Yesilyurt ve  Kurnaz, (2021, s.803) Tirkiye'nin SOKUM
Listesi'ndeki gastronomik unsurlarini (keskek, mesir macunu, Tirk kahvesi, lavas)

incelemigtir.

Balkan mutfagi, mutfak pratiklerinin toplumsal, ritiel ve kimlik olusturucu
islevlerini ortaya koyar. Bosna-Hersek'te borek, sarma ve ajvar gibi yemekler dini ve
mevsimlik ritellerle bitiinlesmistir (Cetinso6z, Polat & Yakici, 2019, s. 828). Kuzey
Makedonya ve Arnavutluk’ta tarator ve manti topluluklarnin kolektif kimligini pekistirir
(Petrovska, 2013, 15; Hoxha, 2019, s. 112). Bulgaristan'da ise sekerleme, tursu ve
yogurt torensel baglamda sosyal dayanigsmayi giiglendirir (Shkodrova 2014, s.1).

Saha calismalar, yemek bilgisinin ¢ogunlukla kadinlar araciligiyla aktanldigini
ortaya koymaktadir (Counihan 1999, s. 6; Vezenkov, 2009, s. 221). Yemeklerin

adlandiriimasi, hazirlanisi ve sofra gelenekleri SOKUM kapsaminda ele alinmis olup

156



Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

korunmalari kiiltlirel siireklilik agisindan kritiktir (UNESCO, 2003).

Yemek, biyolojik bir ihtiyaci kargilamanin 6tesinde, toplumlarin kendilerini nasil
tanimladiklarini, hangi degerleri benimsediklerini ve gec¢mislerine iliskin ortak
hafizalarini nasil canh tuttuklarini yansitan giigli bir kiiltlirel gostergedir. (Counihan &
Van Esterik, 2013, s. 45). UNESCO’ nun 2003 yilinda kabul ettigi Somut Olmayan
Kiiltirel Mirasin Korunmasi So6zlesmesi'nde yemek kiiltlrt; s6zli gelenekler, toplumsal
pratikler, ritieller, senlikler ve el sanatlar ile i¢ ice ge¢cmis, yasayan bir miras bicimi
olarak tanimlanmaktadir (UNESCO, 2003). Bu baglamda gastronomi, kiiltiirel kimlik

ingasinin ve aktariminin merkezi bir pargasi héline gelmistir.

Tirk topluluklarinin Balkanlar'a gécti, Osmanli imparatorlugu’nun hakimiyetinden
cok dnceye dayanir. ilk Tiirk gégleri, Hunlar, Avarlar, Pecenekler, Kumanlar ve Oduzlar
aracihiglyla Karadeniz'in kuzeyinden Balkanlar'a gerceklesmistir (Sancaktar, 2011,
ss.27-47). Buna karsin Orta Asya’dan tasinan kiiltlirel 6geler, bolgeye kalici katkilarda
bulunmus; kuru et (pastirma tarzinda) ilk olarak Hunlar tarafindan yapilimis ve
tiiketilmis (Ahmetbeyoglu, 2001, ss. 249-262; Pehlivanoglu, 2016). Oguzlara ait bir
yemek gelenegdi olan tutmag¢ da glinimizde hala Balkan llkelerinde yapilmaktadir
(Stimer, 1972, s. 393).

Balkan cografyasi, Osmanl imparatorlugu'nun 1354 yilinda Orhan Bey'in oglu
Sileyman Bey'in Gelibolu'dan bolgeye giris yapmasiyla baglayan uzun streli
hakimiyetiyle kdiltlirel agidan en biiyiik donlisimiini yasamistir (Sancaktar, 2011, ss
.27-47). Osmanli, yerel yemek kiiltiirlerini kendi mutfak pratigine entegre ederek yeni
yemek tiirleri ortaya ¢ikarmis ve mevcut tarifleri doniistirmistir (Gokgel, 2012, ss.67-
82). Giiniimiizde pilav, kebap, musakka, dolma, pide, borek, baklava, salep, kahve ve
serbet gibi pek ¢ok Uriin, bolge geleneksel kdltirinin ayrnimaz bir pargasi haline
gelmistir (Artun, 2007, ss. 1-31)

Bu calisma, Balkan mutfagini UNESCO'nun somut olmayan Kkiltirel miras
perspektifinde, yemek kiiltiriiniin sozli gelenekler, dini/mevsimlik bayramlar, top

lumsal pratikler ve el sanatlari ile iliskileri baglaminda ele almaktadir.

157



Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

“Bu yonuyle yemek, yalnizca giindelik yasamin bir unsuru degil; sozlu kiltir
ortamlarinda anlati ve ritliel araciligiyla kolektif bellegi tasiyan ve yeniden ureten bir
kiiltiirel yapi olarak degerlendirilebilir.” (Kaplan, 202443, s. 724-730).

1. 2. Bulgular yemek antropolojisi perspektifi, mutfak kiltirini yalnizca beslenme
pratigi olarak degil, toplumsal iligkiler, ritieller, torenler ve semboller Uzerinden
anlamlandirmayr mimkin kilar. Counihan ve Van Esterik (2013, s. 50), yemegin
toplumsal cinsiyet rollerini, kimlik insasini ve kiiltiirel aktarim sireglerini sekillendiren
temel unsurlardan biri oldugunu belirtirken; Long (2004, s. 51) gastronomi turizmi
baglaminda yemeklerin kiiltirel temsil gliciine dikkat ¢ekmektedir. Osmanli mutfak
mirasinin Balkanlar Uzerindeki etkilerini detayli olarak inceleyen Yerasimos (2002,
s.152), bolgedeki tat, pisirme ve sunum bicimlerinin kusaklar boyunca aktariimasindaki
siirekliligi ortaya koymustur. Vezenkov (2009, s. 222) ise yemeklerin etnik sinirlarin

otesinde bir toplumsal ortak alan yarattigini ifade etmektedir.

Balkan yemek kiiltird, ritliel ve sembollerle i¢ icedir. Bosnak boregi, sarma, ajvar ve
tarator gibi geleneksel yemekler, mevsimlik ritlieller ve toplu kutlamalarda belirli
hazirlk ve sunum adimlarina goére organize edilir; bu sire¢ hem toplumsal
dayanismayi gliclendirir hem de kiiltlirel surekliligi saglar (Petrovska, 2013, s. 16).
Bulgaristan'daki saha c¢alismalari, yogurt, tursu ve sekerleme gibi yiyeceklerin dini
bayram ve senliklerde sunum bigimlerinin, toplumsal bir bag ve kiiltirel hafizanin
somut gostergeleri oldugunu ortaya koymaktadir (Shkodrova, 2014, s. 1). Bu ritieller,
sadece yiyecegin kendisini degil; hazirlik sirecini, sunum bigimini ve toplumsal katilimi

da kapsayan bir performans bigimidir.

Yemek bilgisinin aktariminda toplumsal cinsiyet rolleri belirleyicidir. Saha
calismalar, yemek tarifleri, pisirme yontemleri ve ritliel hazirliklarin ¢ogunlukla
kadinlar aracihgiyla aktarildigini goéstermektedir. Kadinlar, bu siiregle hem toplumsal
cinsiyet rollerini hem de kiiltiirel mirasin sirekliligini glivence altina alir (Counihan,
1999,25; Vezenkov, 2009, s. 223). Yiyeceklerin adlandiriimasi, hazirlanisi ve sofra

diizenleri, somut olmayan kiiltirel mirasin bir pargasi olarak kusaktan kusaga
aktarihr (UNESCO, 2003).

158



Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

Balkan mutfaginda yemekler, kimlik ve kutsal sembollerle yakindan iligkilidir.
Sinni Misluman, Bektasi ve Hristiyan Ortodoks/Katolik topluluklar, benzer yemekleri
farkli anlam ve uygulamalarla ritiiellestirir; bu ritlieller, s6zli gelenekler, tirkdler,
maniler, dualar ve giysi kullanimiyla zenginlesir (Krasniqi, 2014, s. 39; Vezenkov, 2009,
s. 233). Ornegin, Ramazan ayi boyunca sunulan tatllar ve helva hem bereketi hem de
toplumsal dayanismayi simgelerken; Paskalya ve Noel sofralarinda hazirlanan 6zel
yemekler toplulugun kolektif hafizasini ve dini kimligini pekistirir (Cetinséz, Polat &
Yakici, 2019, s. 828).

“Bu baglamda yemek, yalnizca tiiketilen bir unsur degil; sozli kultir ortamlarinda
icra edilen, anlatilan ve topluluk bilincini glclendiren bir kiltirel performans alani
olarak da karsimiza ¢ikmaktadir.” (Kaplan, 202443, s. 728-730)

2.1. Bugday Bugday hem semavi dinlerdeki metaforik anlamlari hem de giinlik
hayatta aldigi somut bi¢imlerle maddi ve manevi kilturin merkezine yerlegtirilmistir.
Bugday temelli yiyecekler, Balkan cografyasinda dogum, diigiin ve olim ritiellerinde
merkezi bir rol Gstlenir ve yagamin strekliligini, bereketi ve toplumsal diizeni simgeler
(Cou-nihan, 1999, s .7; Hobsbawm & Ranger, 1983, ss. 43-101). Mayalanan hamurlar,
fiziksel gogalmayi simgeledigi gibi sembolik olarak da bereketin, hayat gicinin ve
ilahi kudretin buyimesini ifade eder.Bugday, semavi dinlerde ve tasavvufi
geleneklerde giiclii sembolik anlamlar tasir. Kur'an-i Kerim'de “Olii toprag: dirilten
biziz; ondan bugday ¢ikarinz ki ondan yiyesiniz” (Kur'an-1 Kerim, Yasin 36:33) ayeti,
bugday! Allah'in kudretinin ve yasamin kaynagdinin bir isareti olarak sunar. Hz. Yusuf
kissasinda da bugday, bolluk ve kitlik yillarini yorumlamada merkezi rol tstlenmis, bu
yonlyle kader, sabir ve tevekkiilin sembolli olmustur. Rivayete gore, Ziileyha'nin
iftirasi ylizinden hapse giren Yusuf, Firavun’un riiyasinda gordiigi basaklari ve inekleri
yorumlamis, Misir'da yedi yil kithk ve yedi yil bolluk olacagini belirtmigtir. Hadislerde
de bugdayin énemi vurgulanir; Eski Turk inanclarinda bugday, bereket ve yasamin
simgesi olarak kabul edilir. Bu anlayis, islami gelenekte de ahlaki ve toplumsal
degerlerle iliskilendirilmis olup ibn Mé&ce'nin Edeb bélimiinde yer alan hadislerde
dolayli bigimde karsilik bulmaktadir (ibn Méace, Siinen, Edeb, s. 29). Tirk halk

kiltirinde “ekmek kavgas!” ifadesi, bireyin ve ailenin yasamini sirdirebilme

159



Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

mucadelesini simgeleyen yerlesik bir anlatim olarak karsimiza cikmaktadir. Anadolu ve
Balkan cografyasinda gercgeklestirilen ritiiel pratiklerde bugday basaklari, dogurganlik,
bereket ve toplumsal bitinligu temsil eden glicli semboller arasinda yer almaktadir.
Turk ve Altay mitolojik anlatilarinda ise bugday, yasamin devamliligini ve bereketin
kaynagini ifade eden kutsal bir unsur olarak konumlandiriimakta; Altay efsanelerinde,
savas sonrasinda hayatta kalan bir kadinin bir bugday tanesi araciligiyla hamile kalarak
soyun yeniden uretimini sagladigi anlatilmaktadir. Ayrica Altay Tirklerinde, 6lmds iyi
samanlarin ruhlarini simgeleyen tasvirlerin lizerine arpa ve budday demetlerinin
asilmasi, bu tahillarin koruyucu ve kutsal niteligine isaret eden rittiel bir uygulama olarak
degerlendirilmektedir (Ogel, 2010; Roux, 1999; Bayat, 2007).

Hristiyan halk inancglarinda bugday, yasam donglstnin sessiz bir anlaticisidir;
topraga dustip “0lmesi”, yeniden filiz vererek dirilisi mijdeleyen bir dongliyd simgeler.
Yuhanna'da gegen bugday tanesi benzetmesi (12:24), halk arasinda “6limiin son
olmadigina” dair kabulli besleyen temel gondermelerden biridir. Bu anlayisin rittel
karsilidi olan koliva, haglanmis buddayin 6lu igin hazirlanip toplulukla paylasiimasiyla,
ruhun 1s1§a kavusmasi ve yeniden dogus umudunun somut bir ifadesine donustir.
Boylece bugday hem topragin bereketini hem de insanin sonsuzluga dair umudunu
tasiyan kutsal bir sembol haline gelir. Erken Bizans sanatinda basak motifleri Adem
ve Havva sahneleriyle birlikte islenmistir (Eliade, 2009, s. 457; Unser, 2013, s.126).
Rivayete gore, isa'nin carmiha gerildigi hag, iyilik ve kétiligu bilme adacinin
odunundan yapilmis olup Golgota'ya dikilmistir; isa’nin kaninin Adem’i vaftiz ederek
ilk gtinahin kefaretini sagladigina ve kaninin aktigi toprakta kutsal bitkiler olan zeytin,
bugday ve Gziimin filizlendigine inanilir (Eliade, 2009, s. 456-457). Romall senator
Junius Bassus'un 4. yiizyila ait lahitinde, Adem ile Havva'nin arasinda yilanl bir agag
ve Adem'’in yaninda bir basak demeti betimlenmistir (Unser, 2013, 126). Balkan
mitolojisinde de Demeter ve Persephone efsanelerine benzer bigimde, bugday yasam
ve 6lim dongusini temsil eder; bereket tanrigalarinin kutsal armagdani olarak kabul
edilir (Boratav, 1990; Eliade, 1959, s. 458). Aysen Sina (2004), Demeter kiiltiiniin bereket
ve ¢ogalmayi simgeledigini, torenlerin genglere gelenekleri aktarma islevi tasidigini
belirtir. Musevi geleneginde bugday, Minha kurbaninda Tanr'ya sunulan temel gida

olup ilahi bilginin 6grenilmesini sembolize eder (Kilig, 2012, s. 79).
Bektasi geleneginde bugdaya 6zel bir kutsiyet atfedilir ve “nefs terbiyesi” olarak
gorilir. Menkibeye gore, Bugdayin Cebrail tarafindan Adem’e verildigine inanilr; 6gu-

tilmesi, insanin duinyevi benliginden arinarak manevi olgunluga erismesi sirecini sim-
160



Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

geler (Birge, 1991). Velayetname'de bugdayla ilgili kerametler aktarilir; Kaptan Kara
Reis menkibesinde bugdayin denizin altindaki kutsal bir koskte Hiinkar'la gorilmesi
anlatilir (Golpinarl, 1958, 70-71) Arnavut Bektasileri arasinda, erkek gocuk sahibi
olmayi arzulayan kadinlarin taglagmis bugday tanelerini yeme geleneginin halen
devam ettigi aktariimaktadir (Birge, 1991, ss. 42,183). Evliya ICeebi'nin Seyahatname
adl eserinde yer alan bir rivayete gore, Adem'in yeryiziine bugday tanesi vasitasiyla
indirildigi, hayatta kalmak icin tarim yapmayi Cebrail araciligiyla 6grendigi ve ilk
yemeginin bugday ¢orbasi oldugu ifadesi mevcuttur (Kahraman & Dagli, 2003, ss.
447, 490)

Balkan mutfaginda bugday, ginlik beslenmenin ve ritliel sofralarinin temelini
olusturur (Petrovska, 2013, 17). Olim térenlerinde koliva / ito (sekerli haslanmis
bugday tatlisi) ikram edilir. Diglinlerde poga a (yuvarlak ekmek) gelin ve damada
sunulur; parcalanarak bereket dileginde bulunulur (Koca, 2018, ss.1085-1103).
Slavski kola Ortodoks hane bayramlarinda kutsal ekmek olarak hazirlanir. Tirk ve
Bosnak topluluklarinda trahana (fermente bugday corbasi) kis hazirliginda yapilir;
ayrica boza (fermente bugday icecegi) tiiketilir. Ramazan sofralarinda yufkali

borekler ve somun ekmek kimlik ve sirekliligi pekistirir.

Mayalanan hamurlar, ritiiel anlamda “bereketin buylimesini” temsil eder. Sinni
topluluklar, dogum sonrasi mayalanmis tath c¢oérekleri dualar ve tekbirlerle sofraya
koyar (Cetinsoz, Polat & Yakici, 2019, s. 828). Bektasilerde mayalanan hamur yagam
glicini simgeler; borek agarken ilahiler ve nefesler sdylenir (Krasniqi, 2014, s.140).
Ortodoks ve Katolik topluluklarda, bugday ekmegi ve tatlilar, Paskalya gibi bayramlarda
kutsal ekmekler olarak sunulur (Vezenkov, 2009; Shkodrova, 2014, s. 33).

Bosna ve Sirbistan’da dogum sonrasi sofralarda poga a ya da somun gibi mayal
corekler hazirlanir (Cetinsdz, Polat & Yakici, 2019, s. 829). Makedonya'da ¢cocugun
ylriimeye basladigi giin, adim ekmegi denilen 6zel bir hamur kizartilir (Koca, 2018)
Arnavut mutfaginda halk inanigina gore, evlenme ¢agina gelen bir kizin en az on iki
cesit pirasa yemegini bilmesi beklenir. Borek ve hamur isleri (Arnavutluk’ta lakror, flija;
Makedonya'da pastrmaijlija; Bulgaristan’da banitsa) genis bir cografyada kiiltirel

mirasi yansitir (Ercan & Erdogan, 2025, s. 11)

Hem islam hem de Hristiyan ritiiellerinde ekmege saygi gostermek esastir; yere

161



Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

diisen ekmege basmak, bereketi bozabilecek bir eylem olarak kabul edilir (Counihan,
1999, s. 25; Cetinstz, Polat & Yakici, 2019, s. 830). Uskiipte Tiirk-islam kdiltiriinde
ekmek, Kur'an-1 Kerim gibi kutsal sayilir ve belden asagiya sarkmamalidir (Kurt, 2022,
ss.1-381).

Altier (2022), Kosova-Prizren Emin Pasa Camisi ve Pristine Yasar Paga Camisi gibi
Osmanli yapilarinda basak motiflerinin hem dekoratif hem de sembolik anlamlarla
surdurildiguni  belitmektedir. Mdisliman topluluklarda Ramazan ve bayram
sofralarinda lokma, baklava ve mayalanmis ¢orekler paylasilir; iftar ve bayram dualari
okunmadan sofradan yemek alinmasi ayip sayilir. Yahudi topluluklarinda ise Pesah
bayraminda matzah (hamursuz ekmegi) tiiketili; mayasiz olmasi israilogullarinin
Misir'dan acele ¢ikisini simgeler. Gunlik yagsamda ve kis hazirliklarinda ise tarhana ve

boza gibi bugday bazli yiyecekler 6nemli bir besin kaynagi olarak gorlir.

Refik Engin'in yazisinda, kiigik cocuklarin arife gini mani soyleyerek ev ev
gezmeleri gelenedi olan Bisi gezmesi anlatiir. Bu uygulamada mayalansin diye
aksamdan hamur hazir edilir, bisi yerine “kola¢” denir. Hamur kizgin yagda pisirilir,
sogumadan es dosta dagitilir; genellikle kadinlar ve kizlar dagitir. Hane halkina gift
olarak verilir, getiren kisiye de “Allah kabul etsin 6lmislerin ruhuna degsin” denir.
Lohusanin siiti azalinca serbet, siit ve boza igirilir. Cocugun yirimeye basladig
zaman bu olayin kutlanmasi eski bir Turk adetidir. Bu uygulama bugiin Makedonlarda
da vardir ve bugin i¢in gocugun ayagi kadar 6zel bir hamur kizartirlar; buradaki esas
unsur yine bugdaydir (Koca, 2018, ss. 1085-1103). Bu kizarmig hamura da adim
ekmegi derler. Komsulara bu adim ekmeginin yaninda beyaz peynir ve seker de
dagrtilhr; bu uygulama neredeyse biitiin Makedonlarda goriiliir (Koca, 2018, ss. 1085—
1103).

Arnavut mutfaginda pirasa 6zel bir yere sahiptir; pirasadan tirli yemekler ve
ozellikle borekler yapilir. Halk inanisina gore, evlenme ¢agdina gelen bir kizin en az on
iki cesit pirasa yemegini bilmesi beklenir; aksi halde evlenemeyecegine inanilr.
Nimetullah Hafiz'a gore ise en lezzetli pirasalar Pristine yoresinde yetisir ve bu bolge,
sarap uretiminde kullanilan teruar kavramina benzer bigcimde “pirasa teruarl” olarak

anilmaktadir (Turkish Cuisine Portal, n.d.).

Mayalanan hamurlarin kabarmasi, fiziksel ¢ogalmayi simgeledigi gibi sembolik

olarak da bereketin, hayat gticiiniin ve ilahi kudretin biiyiimesini ifade eder. Tasavvufi

162



Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

perspektifte ise hamurun mayalanmasi, bireyin ruhsal olgunluga erismesi ve topluluk-
la btiinlesmesini metaforik olarak yansitir. Ayrica hem islam hem de Hristiyan ritiel
lerinde ekmege saygi gostermek esastir; yere diisen ekmege basmak veya ritiiel sira-
sinda gerginlik gikarmak, bereketi bozabilecek bir eylem olarak kabul edilir (Counihan,
1999;s. 26; Cetinsdz, Polat & Yakicl, 2019, s. 831).

Balkan mutfak kdltiirinde borek ve hamur igleri, tarihsel ve kiiltiirel etkilesimlerin
izlerini tagtyan 6nemli unsurlardir. Arnavutluk’ta lakror (sebzeli borek), pite (pide), kifle,
krofne gibi cesitler one c¢ikarken; Kosova'da flija (fliya), pite, burek, petulla (hamur
kizartmasi) gibi yerel tatlar 6n plandadir. Makedonya mutfaginda pastrmaijlija (etli ha-
mur), pita ve burek siklikla tiiketilirken; Bosna-Hersek'te burek ve pita en bilinen gesitler
arasindadir. Hirvatistan'da lepinja, strukli ve pala inke (krep) yaygindir. Sirbistan’da da
burek ve Strukli gibi cesitler dikkat ceker. Bulgaristan’da banitsa (borek), kozonak,
tikvenik (kabakh borek), patatnik (patatesli borek) ve zelnik (ispanakl borek) gibi farkli
lezzetler yer alir. Romanya mutfaginda pl cint (borek), cozonac,s r ele (tuzlu ¢orek)
ve cl tite (krep) 6nemli yer tutar. Yunanistan'da bougatsa, kasseropita (peynirli borek),
kotopita (tavuklu borek) ve plastos borek (hamurlu borek) one cikan cesitlerdir.
Slovenya'da prekmurska gibanica (Prekmurje boregi), kraski zavitek (Karst boregi),
kranjska gibanica (Kranjska boregi), Struklji s skuto (peynirli strukli), klobasa zavitek
(sosis boregi), krapi, kolobarji gibi yerel borek tiirleri gorilir. Karadag'da ise kolag, pita,
priganice (kizarmis hamur), krofne, esnica ve lepinja gibi geleneksel hamur isleri
yaygindir. Bu cesitlilik, Balkan cografyasindaki kultiirel zenginligi ve ortak mutfak
mirasini yansittigi gibi, gastronomi turizmi agisindan da 6nemli bir potansiyel
barindirmaktadir (Ercan & Erdogan, 2025).

Kurt (2022), Uskiip 6ézelinde Tiirk mutfagi ve yemek kiiltiiri cevresinde olusan
inancglari incelemekte; yemekten sonra yere dokilen kirintilara ayak basilmamasi
gerektigi inancinin, kutsal kabul edilen yiyeceklere duyulan saygiy! yansittigini belirt-
mektedir. Kinntilarin hemen toplanmasi, masa altindaki meleklerin o kinntilar igin
bekledigi inanciyla iliskilendirilir; kirintilar ne kadar ¢abuk alinirsa melekler de o kadar
kisa siire kalir. Uskiip'te Tiirk-islam kiiltiiriinde yiyecek kutsal sayilir ve dzellikle ekmek,
tasinirken belden asagiya sarkmamalidir. Belden asagi tagsinmamasi gereken iki kutsal
nesne Kur'an-1 Kerim ve ekmektir. Dolayisiyla kirintilarin zamaninda toplanmasi hem

dini hem de toplumsal bir saygi gostergesi olarak gortilmektedir.

163



Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

2.2. Siit ve Siit Uriinleri

Sut ve siit drinleri, Balkan ve Anadolu kdltirlerinde hem besleyici hem de ritiiel agidan
onemli bir yer tutar; hayat, temizlik ve bereket sembolii olarak kabul edilir (Petrovska,
2013,19; Hoxha, 2019, s. 112). Bolgede siit Urlnlerinin Uretimi, cografi kosullar,
hayvancilik gelenekleri ve Osmanli mirasinin etkisiyle ¢esitlenmistir. Yogurt, ayran,
beyaz salamura peynirler, kaskaval, kaymak, lor ve farkl fermente siit Urinleri, Balkan

mutfaginin temel 6gelerini olusturur (Ergenekon & Ozdemir, 2025, s. 47-122).

Siinni Misliman Topluluklarda: Yogurt (Jogurt) ve taze siit, 6zellikle dogum
sofralarinda anne ve bebegin sagligi icin hazirlanir. Masaya ilk konulan siit, bereket ve
koruma niyetiyle sunulur; dualar ve tekbirler esliginde icilir (Cetinséz, Polat & Yakicl,
2019, 826). Bu sira-da aile bireyleri, simgesel olarak beyaz giysiler giyer; sofrada beyaz
ortiiler ve temiz kaplar kullanilir (Cetinsdz, Polat & Yakici, 2019, s. 827). Siit Grinleri,
Kur'an'da “iginizden her kim saglik ve afiyet isterse, O'na siikretsin” (Bakara, 2: 172)
ayetiyle besinlerin kutsalligi ve sukurle tiketilmesi agisindan desteklenir. Lohusanin

siitli azalinca serbet, siit ve boza icirilir (Koca, 2018, ss.1085-1103).

Bektasi Geleneginde: Stli tathlar (6zellikle kaymagina ve siitlii ¢orekler), diigiin ve
bayram ritliellerinde topluluk dayanismasini ve ruhani arinmayi saglamak amaciyla
hazirlanir. Bu ritiieller sirasinda ilahiler, nefesler ve maniler soéylenir; topluluk Gyeleri
simgesel giysilerle (beyaz gomlek, kirmizi kusak, baslik) ritlieli tamamlar. Siit ve tatl
paylasimi, bireylerin manevi olgunlasmasini ve toplulukla butiinlesmesini simgeler
(Coban & Evren, 2025, s. 1202) Ayrica siitli ¢orekler (Pogaca, Byrek) diigiin ve bayram
sofralarinda paylasilir; bazi topluluklarda dagditimi sirasinda dualar okunur ve bu

paylasim toplumsal baglarin giiglenmesine hizmet eder.

Bosnak Mutfagi: Bosnak mutfagi, siit ve sit Grtnlerini hem ginlik beslenmenin
hem de toplumsal ve dini ritiellerin ayrilmaz bir pargasi olarak kullanir. Hayvanciligin
yogun oldugu Bosna bolgesinde yodurt (jogurt), ayran, peynir (sir) ve kaymak (paylaka),
et ve hamur isi yemeklerinin yaninda sofraya dahil edilerek sindirimi kolaylastirici ve
besleyici bir islev goriir (Ozer, Albayrak & Agan, 2021, 407; Bulduk & Siiren, 2015) Dini
bayramlar ve belirli kutsal giinlerde kaymakl ve sitli tatlilarin (6rnegin siitlag ve
kaymakli baklava) ikram edilmesi, Bosnak kiiltliriinde toplumsal paylagimi gli¢lendiren
ve manevi arinma ile iligskilendirilen bir uygulama olarak ©6ne ¢ikmaktadir. Benzer
bicimde dugin torenlerinde, 6zellikle Bosnak boredinin (Bosanski burek)
hazirlanmasinda kaymak kullaniminin, comertlik ve misafirperverligi simgeleyen

onemli bir unsur oldugu goriilmektedir. Olim ritiellerinde ise siit ve kaymakla yapilan

164



Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

helvanin komsulara dagitilmasi, 6len kisinin ruhuna yonelik bir hayir ve anma pratigi
olarak degerlendirilmekte; bu uygulamanin cuma geceleri dizenli bigimde
slirdiiriildiigu bilinmektedir (Siljak-Jesenkovi¢, 2000, ss. 389-396).

Mitolojik ve Tasavvufi Anlamlar: Balkan mitolojisinde sit, yasam enerjisi ve
dogurganlidin simgesidir; antik bereket tanricalar ve su perileri efsanelerinde arinma
ve bereketle dolmasi igin kutsal bir madde olarak kullanilir (Eliade, 1959; Boratav,
1990). Tasavvufi bakis agisinda ise siit, bireyin ruhsal olgunlagmasi, nefsin arinmasi
ve toplulukla uyum iginde yasamayi simgeler; helva dagitimi sirasinda yapilan dualar,
manevi baglar giiglendirir (Krasniqgi, 2014,160; Coban & Evren, 2025, s. 1203).

2.3. Tuz

Tuz, kotl ruhlardan korunmak ve yiyecekleri saklamak igin kullanilmaktadir; su ise
ritiel temizlik ve arinmayi simgeler. Bu unsurlar hem fiziksel hem de metafizik
alanlarda koruma ve arindirma gorevlerini yerine getirir; gesitli inang sistemlerinde
benzer sekilde kutsal ve koruyucu ozellikleriyle ritiiellerde bulunurlar. Balkan
mutfaklarinda tuz, sadece bir lezzet arttirici degil, ayni zamanda koruma, temizlik ve
bolluk simgesi olarak kabul edilmektedir. Farkli gegis ritiellerinde—dodum, digiin ve
olim—Dbelirli gorevler yerine getirir (Cetinsdz, Polat & Yakicli, 2019, s. 831; Eliade, 1959,
s. 458). Bosna ve Makedonya'daki bazi alanlarda, bebegin ilk yemegine az bir miktar
tuz eklenmesi, kotd ruhlardan korunma ve yasam enerjisinin artinlmasi amaci
tagimaktadir (Cetins6z, Polat & Yakici, 2019, s. 831). Diigiin ve evlilik geleneklerinde tuz,
evliligin bereketi ile ¢iftin korunmasi igin sofralarda bulunur; misafirler, tuz serpilmis
ekmek veya borek alirken dualar ve kisa ilahiler okunmaktadir (Petrovska, 2013, s. 20).
Gelin ve damat odaya gectiklerinde, birinin dizinde tuz, digerinin dizinde seker
bulunmasi, ailelerin bereketli olmasini temenni eder (Kurt, 2022, ss.1-381). Olim
torenlerinde, dlulerin temizlenmesi ve koti ruhlardan korunmasi igin tuz, helva ya da
diger gidalara eklenmektedir (Shkodrova, 2014, s. 33). Mitolojik agidan tuz, eski
Balkan masallarinda “topragin koruyucu ruhu” ile baglantihdir (Eliade, 1959, s.458;
Boratav, 1990). Tasavvufi bakis agisina gore, tuzun sembolik anlami “nefsin ve diinya
Uzerindeki kottlerin dengelenip arindiriimasi” olarak ifade edilmektedir.

2.4. Su Su, Balkan ritiellerinde temizlik ve kutsallik agisindan énemli bir unsurdur.

Tasavvuf ve mitoloji agisindan su, "hayatin kaynagi" ve "ruhsal yenilenme" sembolii

165



Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

olarak kabul edilir; bireyin topluluk ve ilahi diizenle birlesmesine olanak taniyan bir
faktor olarak degerlendirilir (Eliade, 1959, s. 458; Ulutiirk, 2009, s. 899). Tirk
mitolojisinde su, varligin, cogalmanin, zenginlik ve bereketin yani sira yok olmanin
semboliidir (Baysal, 2019, s. 294). Tirk halk kiltiriinde dogum sonrasi yapilan
kirklama toreni, anne ile bebegin kutsal su ile yikanarak hem fiziksel temizlik hem de
ruhsal arinma saglamasi i¢in diizenlenmektedir (Cetinbas, 2022, 61; Artun, 2020, ss.1-
31). Bu etkinlikte suya para, yumurta sarisi ve tuz birakilir (Cetinbas, 2022, s. 61).
Bebege ilk banyo yaptirildiginda, suya altin ve yumurta koyarak, ¢ocugun altin gibi
parlayacagina ve elinin bereketli olacagina inanilmaktadir (Koca, 2018, ss.1085-1103.).
Bosna-Hersek kiltiriinde bazi kadinlar kisirlik sorununu ¢ézmek igin dini ve buyusel
yontemlere yonelmektedir; bu uygulamalardan biri de sifali su hazirlamaktir (Simbiilli
ve Ustavdié, 2012, s. 154-155). Suyun kullanimi sirasinda dualar, tekbirler ve ilahiler
soylenir; bebegi yikarken kullanilan suyun her yere dokilmemesi ve dokuldigu alanin
lizerine basiimamasina dikkat edilir (Koca, 2018, ss 1085-1103.). Hristiyanlkta suyun
énemli bir rol oynadidi vaftiz ritiieli (Arapga: ta'mid), Hz. Adem ve Havva'dan baslayan
ilk ginahtan temizlenme ve bireyin yeni bir kimlik kazanarak Tanr’'nin kralligina
katilmasinin kutsanmasi olarak degerlendirilmektedir (Bertholet, 1952, ss.1903-1989.).
Ortodoks geleneginde kisilerin suya tamamen daldirlmasi, Katolik inancindaki
uygulamada ise suyun basa dokilmesi seklinde yapilmaktadir; bu islemin, glinahlarin
suya karisarak temizlendigine dair bir inang tasidigina vurgu yapilmaktadir (Akalin,
2013, s. 43). Hinduizm’'de Ganj Nehri (Ganga), yalnizca bir dogal su kaynad degil,
Tannca Ganga'nin yeryuzindeki tezahlru olarak algilanan kutsal bir varliktir. Hindu
mitolojisine gore Ganga, goksel diinyadan insanlara arinma ve kurtulus getirmek igin
inmigtir. Bu nedenle Ganj'da yilkanmak, kisinin dunyevi gunahlarindan arinmasini ve
ruhsal kurtulusa (moksha) ulagsmasini saglayan bir ibadet olarak goriilir (Flood, 1996).
Nehir, Hindu yagsam dongusunun tim asamalarinda —dogumdan 6lime kadar— ritiel
bir rol Gstlenir. Olimle birlikte, ruhun yeniden dodus dongiisiinden kurtulmasina
yardimci olmasi igin 6len kisilerin bedenleri yakilmadan once Ug¢ kez nehir suyuna
daldirihr. Bu eylem hem gunahlarin temizlenmesi hem de Tanriga Ganga'ya duyulan

slikranin sembolik bir ifadesidir (Eck, 1981; Hopkins, 1971). Bu uygulama, arinma
( uddhi) ve kurtulus (moksha) kavramlarinin Hindu ritiiel pratiginde ne denli i¢ ice

gectigini gostermektedir. Tlrk inang sisteminde su, yaratiligin temel 6gesi ve Tanri’'nin
bir yansimasi olarak kabul edilir (Ugar, s. 2020). Kaynaklar ve pinar sularina manevi bir
onem verilmektedir (Beydili, s. 200). Eski Tirklerde, gelin kocasinin evine girmeden 6n-

ce suya saygi gosterir ve ona sagi (adak) sunardi (Kiyak, 2013). Bu kavrayis, Balkan

166



Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

kiltiriinde de etkilerini sirdirmektedir. Tuz ve suyun birlikte kullanimi, Balkan
mutfagindaki yiyeceklerde hem lezzet hem de sembolik bir anlam tagimaktadir. Seer
ve tuz, dugun ve evlilik torenlerinde "hayatin tathh olmasi ve korunmasi® amaciyla
kullanilmaktadir. Suyun ve tuzun ritiel dagitimi, toplum bireylerinin ruhsal birligini
guclendirir; dualar, ilahiler ve kisa tirkiler esliginde yapilan bu paylasim, manevi bir
deger tasir (Cetinsoz, Polat & Yakici, 2019, s. 830; Coban & Evren, 2025, s. 1204).

Bolgesel ornekler, bu sembolizmin farkhhklarini gostermektedir. Bosna'da
dogumdan sonra tuz ve su, bebegin saghgini korumak amaciyla masaya yerlestirilir;
misafirler ise bu ritliele dualar ve ilahilerle eslik eder. Makedonya'nin Tetovo, Ohri ve
Gostivar bolgelerinde duglnlerde su ve tuz, gelin ve damadin arinma ve korunma
amaciyla kullandiklan temel o6gelerdendir. Arnavutluk'ta tuz ve suyun kullanimi,
toplumsal dayanigma ve manevi birligi temsil eden bir sembol olarak kabul
edilmektedir (Krasniqi, 2014, s.163; Shkodrova, 2014, s. 189). Bu uygulamalar, Balkan
halk kiltiriinde suyun ve tuzun sadece glinliik yagsamda degil, ayni zamanda toplumsal
kimlik, inan¢ ve daya-nisma yapisinin da merkezinde bulundugunu gdostermektedir
(Eliade, 1959; Radulovié2015; Coban & Evren, 2025, s. 1208).

2.4. Kahve

Osmanl doneminde kahve ve kahvehane gelenegi, Balkan toplumlarinin gtindelik
yasaminda belirleyici bir yer edinmigtir. Kahvenin Balkanlar ve Avrupa'ya Osmanli
araciligiyla yayilmasi, bu icecegin Turk kiltirel kimligiyle 6zdeslesmesine yol agmistir
(Nureski, 2016). islam hukukunun sarap tiiketimine getirdigi sinirlamalarla birlikte
kahvehaneler, Ortagag’'daki han ve meyhanelerin yerini alarak Misliman toplum igin

onemli birer sosyal bulusma mekanina déniismustir (Vucinich, 1963).

Osmanli déneminde kahve kiiltiriinin Balkan yagsamina yerlestigi, kahveye iligkin
Turkge, Arapgca ve Farsga kokenli sozciiklerin bolge dillerine girmesiyle acikga
gorulmektedir. “Kahvaji”, “kahv d ija" ve “kahv nisati” gibi ifadeler, bu gelenegin
glinliik dile ve toplumsal yagsama nasil sindigini gostermektedir (Vucinich, 1963). Evliya
Celebi’'nin aktarimlarina gore, Osmanli ¢adinda Balkan sehirlerinde kahvehaneler
panayirlarla birlikte ¢cogalmis ve kamusal yagsamin 6nemli bulusma mekénlar héaline
gelmistir (Nureski, 2016).

Balkan mutfagi icerisinde Tirk kahvesi, farkli Balkan Ulkelerinde c¢esitli adlarla

167



Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

anilmaktadir. Ornegin, Macaristan'da Térok kavé, Arnavutluk'ta Turke kafe, Kosova ve
Hirvatistan'da Turskakafa/kava, Slovenya'da ise TurSka kava olarak bilinmektedir. Bu
durum, bu gelenegin kiiltiirel gegisini saglamaktadir (Abraham-Barna, 2013; Yesilyurt
ve Kurnaz, 2021). Kahve gelenekleri, dost sohbetleri, fal bakma ve torenlerdeki kulla-

nimlari ile sosyal iligkileri giiclendiren énemli bir unsur olan SOKUM'diir.

Kahve, Osmanli imparatorlugu'nun Balkan toplumlarinin giinlik yasami iizerinde
en onemli kultirel etkilere sahip unsurlarindan biri olarak, sadece bir icecek olmanin
Otesinde; sosyal baglarin, inanclarin, geleneklerin ve duygusal degisimlerin bir sembolii
haline gelmistir. Osmanl imparatorlugu sayesinde Balkanlar ve Avrupa'ya getirilen
kahve, Tirk kilttr kimliginin 6nemli bir unsuru olarak kabul edilmis ve bu boélgelerdeki
insanlarin  giinlik yasamlarina entegre edilmistir (Nureski, 2016). Osmanli
imparatorlugu'nda islami yasaklar sebebiyle sarap tiiketimi kisitlanmis; bu durum,
Ortagag'in han ve meyhanelerinin yerini kahvehanelerin almasina yol agmistir. Sonug
olarak, kahvehaneler Misliiman toplum i¢in 6nemli sosyal bulugsma noktalari haline
gelmistir (Vucinich, 1963, s. 82). Evliya Celebi’'nin Seyahatname adli eserinde belirttigi
uzere, Osmanl doneminde Balkan sehirlerinde kahvehaneler oldukga yaygin bir sekilde
bulunmaktaydi; 6rnegin Ustrumca’'da panayir dénemlerinde binden fazla, Manastir'da
kirk, Ohri'de ise yedi kahvehane faaliyet gostermekteydi (Nureski, 2016). Bu kiiltirel
transfer, sadece fiziksel alanlarda degil, ayni zamanda dil seviyesinde de goriindir.
“Kahvdji” (kahverengi), “kahv lItija” (kahvalti), “k hvaparasi” (kahve parasi),
“kahv d ija" (kahveci) ve “kahv nisati” (kahve igme zamani) gibi terimler, Tiirkge,
Arapca ve Farsga kokenli halleriyle yerel dillere entegre olmustur (Vucinich, 1963, s.
81).

Balkan bolgesinde kahve genelde cezve igerisinde hazirlanir, ince dudakli kigik
fincanlarda (fild an) servis edilir ve yaninda su da sunulur (Dogan, Dogan & Ajanovic,
2020, s. 458). Arnavut, Bosnak, Makedon ve Tiirk kiiltlrlerinde kahve ikrami, misafirin
konumuna bagh olarak degisiklik gosterebilir; evin en biyuglne ilk kahve verilir,
cezvedeki son yudum “hayirli haber” getirmesi amaciyla ev sahibine birakilir. Kahve
genellikle sessiz bir or-tamda tiiketilir; tiketildikten sonra “saglikla igildi” ya da “Allah
kabul etsin” gibi ifadeler dile getirilir (Cengiz & Brina Lopar, 2020, s. 213).

Balkan kiilturlerinde kahve, dogumdan 6liime kadar olan hayat donguisinde cesitli

gegcis ritlellerinde 6nemli sembolik anlamlar tasir. Dogumdan sonra yapilan babine

168



Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

geleneginde (40 giin siireyle), yeni anne ziyaret edilir ve ikram olarak tath ve kahve
sunulur (Ozer, Albayrak ve Agan, 2021). Bu kahve, "bol siitlii ve uzun émiirlii olsun"
dilekleriyle ikram edilmektedir (Cengiz ve Lopar, 2020, s. 213). Arnavut koylerinde
kahveye az miktarda seker eklenerek, “cocugun hayati tath olsun” temennisi
yapllmaktadir (TIKA, 2016). Bosna’da dogumdan sonra kahve, nazardan koruyan bir
nazarlikla donatilmis bir kasik ile karistinlir; bu uygulama, nazardan korunma amaci
tasirken ayni zamanda dogumun kutsalligini kutlama iglevi de gérmektedir (Poulain,
2017, s. 45)). Kahve igcimi sirasinda anneye “Saglikla biyitsin” ifadesi kullanilir. Bu
torenlerde kadinlar siisli basortiisii (Samija), el yapimi yelekler ve giimis takilar
giymektedir; bu giyim unsurlari dogurganlik ve bollugu temsil etmektedir. Evlilik
siireglerinde kahve, birlik ve anlagma simgesi olarak 6nemli bir role sahiptir. Kiz isteme
mera-simlerinde sunum sirasi genelde meyve suyu ile baslar, ardindan tatli veya pasta
gelir, en son olarak ise kahve ikram edilir (Deveci, 2023, s. 1642) Gegmiste meyve suyu
yerine serbet ikram edilirdi. Gelin adayinin damat igin sekerli kahve sunmasi, evlilikteki
kabuliind simgeler; tuzlu kahve ise Tirk ve Arnavut kiiltiirlerinde damadin sabrini test

etmek amaciyla hazirlanir (Cengiz & Brina Lopar, 2020, s. 215).

Dugtin gunu, erkeklerin bir araya geldigi evde sunulan kahveye “digiin kahvesi” adi
verilmektedir; bu kahvenin yaninda sigara da servis edilmektedir. Diglin sonrasinda
"gelin gérme" gunil, kahve fincanina gumis para atiimasi, bereket dilegini ifade
etmektedir (TIKA, 2016). Yunanistan'da “gelin kahvesi” (nyfiko kafes) olarak bilinen
O0zel bir torende, kahve Ug¢ kez kanstirilir; bu islem, ciftin hayatlarini birlikte
harmanlayabilme metaforunu simgeler (Sutton, 2001, s.73). Gelin kahvesi ikram
edilirken "Allah bir yastikta kocatsin" ifadesi veya Arnavutcga olarak "T€ jetoni né page"
(baris iginde yasayin) soylenir. Bu etkinliklerde kadinlar, canli renklerde salvar,
siislemeli gomlek ve gimus bir kemer giyerler. Kina gecesinde gelinin baldizlarn ve
gorimceleri, kahve, meyve ve baklava talep eder; bu istekler bereketin ve paylagmanin

semboliidiir (Ozer, Albayrak ve Agan, 2021).

Siinnet torenlerinde kahve ikrami, Tirkiye, Bosna, Kosova ve Kuzey Makedonya'da
“mevlit kahvesi” adiyla hem téren 6éncesinde hem de sonrasinda gergeklestirilen yaygin
bir uygulamadir. Kahve ¢ogunlukla baklava ve serbet esliginde sunulur ve “erkeklige

adimin kutlu olsun” (urime burréri) sézleriyle ritiiel biitinliigu saglanir (Ozer, Albayrak

& Agan, 2021). Torende erkekler fes ve iglemeli yelek, kadinlar ise renkli yazmalar ve
altin takilar gibi geleneksel kiyafetler kullanir (TiKA, 2016). Olim ve yas torenlerinde

kahve, derin Gzlntundn birlikte yasanmasini temsil eder. Bosnak kiiltiiriinde, cenaze
169



Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

sonrasinda igilen aci kahve, hayatini kaybeden kisiyi anmak ve sabri simgelemek amaci
tasir (Poulain, 2017, s. 45)). Taziye evlerinde aksam saatlerinde kahve sunulmaktadir;
bu, hem vefat edenin ruhuna dua etme amaci tasimakta hem de toplumsal
yardimlagmanin bir gostergesidir (Cengiz ve Lopar, 2020, s. 215). Arnavutluk'ta yas
evlerinde kahve fincani ters ¢evrilmez; zira acik birakmak “6liyle baglantinin siirmesi”
anlamina gelir (TiIKA, 2016). Bosna'da kadinlar bassaghgi ziyaretinde siyah ortii
takmaktadir; kahve ikram edilirken "Allah rahmet eylesin" ifadesi yerine "kahveyle
hatirlan" anlamini taglyan "Spomen na kahvi" sozl kullaniimaktadir (Halevy, 2011).
Cenaze hazirliklar sirasinda mezar kazicilarina yiyecek ve kahve sunulmasi,
paylasmanin  farkl bir drnegidir. Olim sonrasinda gerceklestirilen tevhit
merasimlerinde Kur'an tilavet edilir, dualar edilir; katilimcilara pide, tahin helvasi ve
kahve ikram edilir (Ozer, Albayrak ve Agan, 2020). Bu uygulama, 6limden sonra

toplumsal dayanigmanin ve anilarin devam ettirilmesine katkida bulunur.

Balkan toplumlarinin ginlik hayatinda kahve, sozli kiiltirle baglantilh bir ritiel
0gesidir. Kahve icilmeden evvel "Afiyet olsun" veya "Hayirli konugmalar" gibi iyi dilekler
dile getirilir; icildikten sonra fincan ters gevrilerek fal bakilir. Bu ritiel hem keyifli bir
etkinlik olarak hem de gelecege yonelik umut ve dileklerin dile getirilmesi seklinde
degerlendirilir. Falci, telveye bakarken “Ruh halin iyi, kahvem acik” gibi
degerlendirmelerde bulunur; bdylece kahve, maddi tiketimin Otesinde, manevi

iletisimin ve toplumsal etkilesimin aracisi olur (Fieldhouse, 2013).

Bir sanat yerlestirmesi (enstalasyon), kahve igcme ritiieli ile savasin trajik etkilerini
bir araya getirmesi agisindan dikkat gekici bir 6rnek sunmaktadir. 11 Temmuz 2004
tarihinde, 1995 Srebrenitsa soykirnminin 9. yildénimiinde, sanat¢i Aida ehovié,
soykirnmda yasamini yitiren yaklagik 8.000 erkedi anmak amaciyla Saraybosna’daki bir
cami Ooniinde “ to te nema” (Neden Burada Degilsin) bashkl bir sergi gerceklestirmistir.
Bu kapsamda, topladigi 939 kahve fincanini Bosna-Hersek haritasi biciminde
diizenlenmis bir toprak pargasi lzerinde sergilemistir. Sergi sirasinda, fincanlara

yavasca kahve dol-durmus ve bazi fincanlara, kahve igmek icin ¢cok kiiclik yasta

170



Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

yasamini yitiren ¢ocuklari anmak amaciyla yalnizca birer kiip seker yerlegtirmigtir.

ehovi¢’e gore, bir fincan kahveyi paylasmak “kokli bir ritlieldir ve 6lmdis birisiyle
bir fincan kahveyi paylagsma arzusu yirekten bir matem ifadesidir” (Poulain, 2017,
ss. 45- 68).

Bir yil sonra, sanat¢i benzer bir gosteriyi New York'ta Birlesmis Milletler Ana
Merkezi Ziyaretgi Lobisi'nde sunmustur (UN News, 2005). Bu etkinlik, on yil 6nce
Glvenlik Konseyi tarafindan “givenli bolge” ilan edilen bolgede oldirilen binlerce
Bosnak kurbani anmayi amaclamistir. Bu sergide, sayilari yaklasik 8.000 civarinda olan
soykinnm kurbanlarindan cesetleri teshis edilip yeniden gomdlen kisileri temsil etmek
icin 1.700 beyaz fincan kullanilmistir. Fincanlar, aslen Srebrenitsa ve ¢evresinden olup
savas nedeniyle ABD’ye go¢ etmis Bosnali ailelerden temin edilmistir. Sergi, Bosna'daki

kahve icme geleneginden ilham almaktadir.

Sergi, 11-15 Temmuz 1995 tarihleri arasinda bes giin stiren katliami simgeleyecek
bicimde dizenlenmis; ilk bes giin boyunca kahve hazirlanmis ve Bosna-Hersek
haritasini temsil eden toprak pargasinin etrafinda ziyaretgilere sunulmustur. Fincanlar,
haritanin dogu kismindaki Srebrenitsa bolgesine yerlestirilmistir. Ayrica, savasta dlen
ve kahve igmeye ¢ok kiiglik yastaki ¢ocuklan temsil etmek i¢in 44 fincanda yalnizca
kip seker konmustur. Kahve kokusu ortama yayilirken, sanatgi bir ses kaydi araciligiyla
kurbanlarin ad ve dogum tarihlerini okumustur. Sergide, Bosnall fotografc¢ilarin ¢ektigi

40 fotograf da ziyaretgilere sunulmustur. (Caksu, 2019, s. 370)

Kahve, Balkan toplumlarinda dogumdan 6lime uzanan yasam dongusi iginde bolluk,
birliktelik ve dayanismayi simgeleyen onemli bir kdltirel pratik olarak varligini
strdirmektedir. Osmanl doneminden ginimize aktanlan bu gelenek, Balkan
halklarinin ortak kultiiriinde gigli bir Somut Olmayan Kiiltiirel Miras unsuru olarak
degerlendirilmektedir (UNESCO, 2003; Dogan, Dodan & Ajanovic, 2020, s. 458)).

2.5. Helva

Helva, Balkan kiltiriinde sadece bir gida degil; dogumdan 6lime, mutluluktan
hiizne kadar olan her dénemde dayanigsmanin, dua etmenin ve anmanin semboli

durumuna gelmistir. Osmanh mutfak kdltirinin Balkanlar'a yayilmasi ile helva, Turk,

171



Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

Bosnak, Arnavut, Makedon, Yunan, Sirp ve Bulgar toplumlarinin yemek
geleneklerinde yer edinmistir. Farkli dillerde cgesitli isimlerle anilsa da bu yiyecegin
anlami genel olarak bir ortaklik tagimaktadir (Yerasimos, 2002, s. 152; Vezenkov, 2009,
s. 235). Helva, Balkan topluluklarinin yasam dongisiind olusturan "tath bir ani
simgesidir"; paylasim, sabir ve bereket anlayislarini somut bir sekilde temsil eden bir
ritliel 6gesidir.

Helva, 6zellikle Osmanli'nin dini ve sosyal yapisindaki "iyilik" kavramiyla siki bir
baga sahiptir. Anadolu ve Balkanlar'da oldugu gibi, her helva pisirme sireci bir dua, bir
istek ya da bir aninin etrafinda sekillenmektedir. Helvanin aromasi ve karistirma sesi,
“sabrin, ¢alismanin ve samimi niyetin” ifadesidir (Sutton, 2001). Bosnakga'da "halva",
Arnavutca'da "hallvé'Yunanca'da "chalvas" ve Sirpga'da "halva" olarak adlandirilan bu
tatli, cesitli malzemelerle hazirlanabilmesine ragmen ayni anlami ifade eder: bir yasam
evresinden digerine geciste toplulukla birlikte tiiketmek (Cikoti¢ Suljevig, 2005).
Dogumdan sonra yapilan “lohusa helvasi” ya da “beba halva”, Balkanlarin bircok
bolgesinde yeni bir hayatin baglamasini simgeler. Tiirk ve Bognak koylerinde, yeni
dogumun ardindan kadinlar bir araya gelerek helva hazirlar ve “siti bol, dmri uzun
olsun” seklinde dualar ederler (Cengiz ve Lopar, 2020, s. 216). Arnavutluk'ta ise lohusa
helvasina birka¢ damla bal eklenir; bu, cocugun hayatinin tatli ve bereketli olmasini
istedigi anlamina gelir. Kuzey Makedonya'nin Debre ve Ohri bolgelerindeki lohusa evine
giden kadinlar, giimis kasikla helvay! karistirarak anneye nazardan korunma dilegi
tasir. Bu geleneklerdeki kirmizi tiilbent, altin boncuklu yelek ve el yapimi mendiller,

dogurganlik ve yeni yasami temsil eden sembollerdir (TIKA, 2016).

Evlilik torenlerinde helva, “tatll baslangi¢” ve “uyum”un semboll olarak gordlir.
Duginlerden birkag giin 6nce, kiz evinde hazirlanan “kiz helvasl”, kadinlarin birlikte
imece usullyle yaptidi bir dayanisma kiltirddir. Bognak ve Tirk kadinlar helva
yaparken ilahi, mani ya da dua sdyler; helvayi karistirirken de “tatl muhabbetiniz olsun”
dileginde bulunurlar (Siimer, 1972, s. 418). Arnavut digiinlerinde helva, kizin geyiziyle
birlikte damat evine gotirtlir ve gelin tarafindan ilk karistiriimasi, evlilige tathhk katma
anlami tasir (Bejleri, 2019). Benzer sekilde, Yunanistan ve Bulgaristan'daki Misliman
topluluklarda helva, digiin sabahi kahve esliginde sunularak yeni evliligin tath
baslangicini simgeler; ayrica digin sonrasi “gelin gorme” giiniinde yapilan helva
ikrami, misafirlere tesekkir ve aileler arasindaki bagi giliglendirme iglevi goriir (Vezen
kov, 2009).

172



Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

Stinnet kutlamalarinda helva, erkeklik donemine gecisin kutsanmasini simgeler.
Turk, Bosnak ve Arnavut kiltlrlerinde siinnet olan ¢ocugun evinde “stinnet helvas!”
hazirlanir. Helva pisirildigi sirada yash erkeklerden biri dua eder, ¢cocugun basina
beyaz bir ortii konur ve “Allah uzun 6mir versin” ifadesi kullanilir (Cikoti¢ Suljevig,
2005). Bu helva, torene katilan misafirlere dagitilarak “hayir” olarak kabul edilir.
Kosova ve Kuzey Makedonya'da sinnet digunleri esnasinda c¢ocuklara hediye
verilirken helva da sunulur; bu durum hem dini hem de sosyal birlikteligi temsil eder
(Ozer, Albayrak ve Agan, 2021).

Helva, cenaze ritiiellerinde de derin anlamlar tasir. Oliim helvasi, Balkanlarin birgok
bolgesinde “ruh helvasi”, “mevlit helvasi” ya da “6lu helvasi” ismiyle anilmaktadir. Bu
helva, dlen kisinin ardindan dua etmek ve toplumsal dayanismayi gdéstermek amaciyla
yapilir. Bognaklar arasinda helva kavrulurken “kasik 6ldi” ve “Allah rahmet eylesin”
ifadeleri sOylenerek her cevrildiginde sessizlik saglanir. Sirbistan ve Karadag'daki
Misliiman topluluklarda ise helvanin aci olmamasi gerektigi belirtilir, ¢iinkii “aci
yasami degil, tatl aniyr yasatmak” esastir (Poulain, 2017, s.70.). Arnavut toplumunda
helva pisirilirken ocak lizerine su serpilir, bu hareketin “ruha ferahlik versin” anlamina
geldigi distnilmektedir (Bejleri, 2019). Mevlit ve taziye giinlerinde helva kahve ile
birlikte sunulur. Helvayr alan kisi “Allah kabul etsin” diyerek dua eder. Bu durum,
hatirlama eylemiyle birleserek ardindan yemek ritiielinin sembolik gegisine zemin

hazirlar (Unser, 2013, s. 126).

Balkan kiiltiiriinde helva yapmak, "toplu dua" olarak kabul edilmektedir. lyilesen
helva i¢gin kadinlar bilyiik kazanlarda sabirla un kavurup, dualarni igin akisina gore bir
ritme dondsturirler. Helva kavrulurken beden ve ruh arasinda bir bag kurulur ve helva
agizdan gecerek karsilanir. Bu esnada, gegcmis anilar, kaybedilenler, gocuklara duyulan
saygi lzerine yapilan uyarilar ve ruhsal anilar dev kazanlar iginde dile gelir. Bosnaklar,

"helvayi kavuran kisinin duasi kabul olur" inancini tagimaktadir. (Sutton, 2001)

173



Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

Helva, Balkanlarin ¢ok yonlu kiltir yapisinda ortak bir kimlik dili olusturmustur.
Misliiman ve Hristiyan topluluklar, farkli dini baglamlarda helvayi ayni sembolik
anlamlarla kullanmaktadir. Hristiyan Ortodoks topluluklarindaki 6lilerin anisina yapi-
lan "koliva" (bugday tatlisi) gelenegdi, Misliiman helvasiyla benzer sembolik temel
tasimaktadir (Unser, 2013, s. 126). Bu benzerlik, Balkan halklarinin yizyillar boyunca
karsilikli etkilesimle olusturduklar ortak inan¢ ve paylasim kiiltlirind gozler onine

serer.

Sonuc olarak, helva Balkan toplumlarinin yagsam dongustini gevreleyen duygusal
bir miras, ortak hafiza unsuru ve sosyal dayanisma semboliidiir. Dogumda sevinci,
evlilikte birligi, stinnette onuru, 6limde sabri simgelen helva, Balkan halklarinin ortak
gecmisinde sabirla harmanlanip, dua ile lezzetlendirilmis bir kdltirel bellek islevi gor-
mektedir. Osmanli doneminden itibaren glinimuize kadar ulasan bu tatli, bolgenin gok
katmanh kimliginde Somut Olmayan Kiiltirel Miras agisindan en canh 6rneklerden biri
olmaya devam etmektedir (UNESCO, 2003; Yerasimos, 2002, s. 150; Vezenkov, 2009,

s. 235).

Sonug

Balkan mutfagi, ge¢misten giinimiize farkli etnik gruplarin, inanglarin ve cografi
Ozelliklerin bir buttinlesmesiyle meydana gelen zengin bir kultiirel alan olup, sadece
yiyecek kilturd degil; ayni zamanda toplumsal baglari, kimlik olusumunu ve manevi
degerleri etkileyen bir ritiel adi yaratmaktadir. Yemekler, kahve ve helva gibi tatlilar,
bayram mondleri ve torensel yemeklerle sekillenen uygulamalar; bireysel tatlarin
Otesine gecgerek topluluklarin kiiltirel hafizasini ve ortak bellegini korumaya yonelik

sembolik geleneklerdir.

Glnumizde, dinya genelindeki hizh tiiketim odakh gida sistemleri Balkan
toplumlarinin geleneksel yemek ve tatli geleneklerini tehdit etse de helva kavurma
uygulamalari, diginlerdeki kahve sunumlarn, tuz ve ekmek seremonileri, bayram
kutlamalari ve mevsimsel festivaller hala devam etmektedir. Bu gelenekler sadece
nostaljik bir gegmise olan baglii§i simgelemez, ayni zamanda toplumsal bellek ve
kdlttrel surekliligin somut birer gostergesidir. Slow Food'un "iyi, temiz ve adil gida"
anlayisi, Balkan mutfaginin etnik ve Kkiiltirel zenginligini koruyan ritiiel yapisiyla
uyusmakta; ayrica somut olmayan kiiltirel mirasin Birlesmis Milletler Sirddrilebilir

Kalkinma Amaglari (6zellikle Amag 4: Nite1l7il<li Egitim, Amac 11: Sirdurilebilir Sehirler



Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

ve Topluluklar, Amag¢ 12: Sorumlu Uretim ve Tiiketim, Amac 13: iklim Eylemi ve Amag

17: Amaglar igin Ortakliklar) ile ilgili oldugunu ortaya koymaktadir.

Balkan mutfagi hem kdiltiirel hem de ekolojik stirdirdlebilirlik agisindan 6nemli bir
stratejik potansiyele sahiptir. Bolgedeki mevcut gelenekler, bu potansiyelin pratik
orneklerini gostermektedir. Slow Food Balkan AQi cercevesinde Bosna-Hersek,
Sirbistan, Hirvatistan, Arnavutluk ve Kuzey Makedonya'da gerceklestirilen “Terra
Madre Balkans” etkinlikleri, yerel (Ureticilerin geleneksel yemekleri surdurdlebilir
yontemlerle yeniden ele almasina olanak saglamistir. Arnavutluk’taki Gjirokastra
UNESCO Gastronomi Rotasi, yerel mutfagin turizm ve ekonomik gelisimle birlesmesine
bir 6rnek sunarken; Tirkiye’de Gaziantep’'in UNESCO Yaratici Sehirler Agi'na katilmasi,
gastronomi Uzerinden sirdurilebilir kalkinma ve is imkanlari yaratmanin somut bir
ornegini olusturur. Kosova'nin Prizren sehrindeki Coffee and Tea Festival ve Mamusa
Helva Gunli etkinlikleri, kiltirel mirasin sosyal ve ekonomik ydnlerinin

guclendirilmesine katkida bulunan 6nemli olusumlardir.

Gelecek perspektifinde Balkan mutfaginin somut olmayan kiiltirel miras
kapsaminda belgelenmesi ve egitim sireglerine entegrasyonu hayati bir 6nem
tasimaktadir. Bu amagla, egitim ve kapasite gelistirme alaninda italya'daki Slow Food
University of Gastronomic Sciences (Pollenzo) modelinden faydalanarak Kuzey
Makedonya, Kosova ve Tirkiye'de “Somut Olmayan Kiiltirel Miras ve Gastronomi”
temali sertifika programlari olusturulabilir. Balkan Universiteleri Birligi'nde “Somut
Olmayan Kiiltirel Miras ve Gastronomi Egitimi Moduli” gelistiriimesi ve UNESCO’nun
“Living Heritage in Education” kilavuzuyla paralel olarak, ilkokuldan (niversite
seiyesine kadar ogrencilerin yemek tariflerinin Otesinde gida ile ilgili inanclar,
semboller ve toplumsal degerler konusunda bilgi edinebilecekleri egitim mifredatlar
hazirlanmalidir. Egitim modiilleri; “Mutfak ve Kimlik”, “Gida Etigi” ve “Yerel Tatlar ve
Ritdeller” gibi baslklarla, kilttrel farkindaligi artirmanin yani sira sirdurlebilir turizm

bilinci de kazandirabilir.

Rotasyon ve tanitim aglarinin olusturulmasi, Balkan mutfaginin taninmasini ve
strekliligini daha da guglendirecektir. Bosna-Hersek'teki “Kahve Mirasi Rotasi” gibi

gastronomik yollar, Uskiip, Prizren ve Mostar arasinda gelistirilebilecek ve Balkan

175



Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

Kahve Yolu ya da Helva Festivali Agi gibi UNESCO destekli kdltiirel rotalara
donisebilir.  Yerel yonetimlerin katkisiyla “Koy Sofralar ve Ritiiel Yemek Ginleri” ile
“Kultirel Sofra Gilnleri” gibi aktivitelerle etkilesimli miras glinlerinin dizenlenmesi
tesvik edilmelidir. Bunun yani sira, UNESCO, UNDP ve FAO is birligiyle hayata
gecirilecek “Balkan Gastronomi ve Surdurlebilir Tanm Projesi”, yerel Ureticilerin

desteklenmesine ve bdlgesel gelisimin saglanmasina yardimci olabilir.

Balkan mutfag, kiiltirel ve ekolojik surdrilebilirlik agisindan énemli bir miras
alanidir ve yemek rittielleri, helva ve kahve torenleri, bayram sofralari ile toplumsal
paylasim pratikleri araciligiyla gelecege tasinan bir kiiltiirel 6rnek olusturur. Bu miras,
Slow Food prensipleri ve UNESCO SOKUM politikalari gercevesinde incelendiginde,
Balkan mutfaginin sadece beslenme sekli olmayip; ayni zamanda sirdurilebilir
gelisim, kilturel diplomasi, toplumsal dayaniklilik ve kimlik olusturma agisindan énemli
bir araci olarak da degerlendirilebilecegini gosterir. Ritliel yemekler ve tathlar, gegmis
ile gelecek arasinda bir kopri kurarak toplumsal hafizayl muhafaza eden ve her neslin
kiltirel kimligini yeniden yaratmasina olanak taniyan somut olmayan miras

unsurlandir.

176



Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

Kaynaklar

Ahmetbeyoglu, A. (2001). Avrupa Hunlarn. Tirk Tarih Kurumu .

Akalin, K. H. (2014). Hristiyanliga aktariimis ritiieller olarak isis tapinaklarinda uygulanan giinah ¢ikartma
ayini ve vaftiz uygulamasi. Atatiirk Universitesi ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, (42), 1-20. Erzurum.

Altier, 0. (2022). Balkanlardaki Osmanl mimarisinde siklikla karsilagilan bugday tasvirinin anlami. Sanat
Dergisi, 3(1), 47-60.

And, M. (2000). Osmanli senliklerinde Tiirk sanatlari. YKY.

Ar, K. (2010). Osmanl Devleti'nde Goglerle Aktarilan Besin Kdiltiiri ve Bunun Tiirk Yemek Kiiltiiriine Etkileri.
|. Tuirk Mutfak Kiiltiirii Sempozyumu (Osmanl Mutfak Kiiltiirii), ss. 21-45. Seyh Edebali Universitesi.
Artun, E. (2008). Adana mutfak kiiltirii ve Adana yemeklerinden ornekler. Halk kiiltiirii arastirmalari (ss.
399-435). istanbul: Kitabevi Yayinlari.

Baysal, N. (2019). Tiirk halk kiiltirinde su [Doktora tezi, Ege Universitesi Sosyal Bilimler Enstitisii].
Yiiksekogretim Kurulu Ulusal Tez Merkezi.

Bertholet, A. (1952). Wérterbuch der Religionen. Stuttgart: W. Kohlhammer.

Beydili, C. (2005). Tiirk mitolojisi ansiklopedik sézliik. Ankara: Yurt Kitap-Yayin.

Birge, J. K. (1991). The Bektashi order of dervishes. Luzac.

Boratav, P. N. (1997). 700 soruda Tiirk halk bilimi. Gergek.

Bulduk, S., & Siiren, T. (2015). Turk mutfak kiltiriinde kahve. Atatlrk Kiiltir Merkezi
Baskanhgi.https://www.ayk.gov.tr/wp-content/uploads/2015/01/BULDUK-S%C4%B1d%C4%B1ka-S%C3%
9CREN-Tufan-T%C3%9CRK-MUTFAK-K%C3%9CLT%C3%9CR%C3%9CNDE-KAHVE.pdf

Cengiz, A. K., & Brina Lopar, E. (2020). Tiketim ve beslenme antropolojisinin bakigiyla Prizren'de kahve ve
Tirk kahvesi icme kiltiirG. Millf Folklor, 126(Yaz), 210-222.

Cikoti¢-Suljevi¢, A. (2005). Karsilastirmali Tiirk ve Bosnak halk adet ve inanglari. Prizren: Balkan Tiirkoloji
Arastirmalari Merkezi (BAL-TAM).

Counihan, C. (1999). The anthropology of food and body: Gender, meaning, and power. Routledge.
Counihan, C., & Van Esterik, P. (Eds.). (2013). Food and culture: A reader. Routledge, 1-50.

Caksu, A. (2019). Bir siyasi icecek olarak Tirk kahvesi. SEFAD, 41, 369-386.

Catalca, H. (2011). Slow food: Yavas yeme akimi [PDF]. Medipol Universitesi.
https://www.medipol.edu.tr/sites/default/files/document/SD_21_4445.sayfalar_Huriye_Catalca.pdf
Cetinbas, M. (2022). Kocaeli- Kartepe-Uzuntarla Mahallesi Monografisi. Diizce: Diizce Universitesi
Lisansusti Egitim Enstitlsu.

Cetinsoz, B. C., Polat, A. S., & Yakici, K. (2019). Hatay ili Hristiyanlarinin dini bayramlarinda gastronomi
geleneklerinin inang turizmi agisindan degerlendirilmesi. Gastroia: Journal of Gastronomy and Travel
Research, 3(4 Ozel Sayl), 823-835.

Ciki, K. D., & Kizilirmak, i. (2021). ikinci kusak Tiirk diasporasinin anavatan seyahatlerinde gastronomi
faktoriiniin incelenmesi. Uluslararasi Turizm, Ekonomi ve Igletme Bilimleri Dergisi (International Journal of
Tourism, Economic and Business Sciences), 5(2), 101-112.

Goban, E., & Evren, S. (2025). Alevi kiltirinde yeme-igme ve mutfak: Erzincan Mollakdy 6rnegi [Food,
beverage and cuisine in Alevi culture: Case of Erzincan Mollakoy]. Journal of Gastronomy, Hospitality and
Travel, 8(3), 1199-1211.

Deveci, R. (2023). Tiirk Diinyasi Evlenme Ritiiellerinde Akrabalik, Yakinlik Kurma ve Yabancilik Gidermeyi
Amaclayan Yeme-igme Ritleri. Korkut Ata Tiirkiyat Arastirmalari Dergisi, Ozel Sayi 1, 1630-1659.

Dogan, E., Dogan, E. ve Ajanovic, E. (2020). Kahvehanelerin kent bellegindeki yeri: istanbul'daki
kahvehanelerin ve Belgrad'daki kafanalarin karsilastirmali analiziistanbul Universitesi Sosyoloji Dergisi,
40, 443-465.

Dordevi¢, J. (2017). Food and ritual in rural Serbia. Journal of Southeast European Studies, 22(1), 45-60.
Eck, D. L. (1981). India: Sacred geography of the Ganges. History of Religions, 20(4), 323-344.

Eliade, M. (2009). Dinler tarihi inaniglar ve mitler (M. Alper, Cev.). Kabalci Yayinlari.

Fieldhouse, P. (2013). Food and nutrition: Customs and culture. Springer Science & Business Media.
Flood, G. (1996). An introduction to Hinduism. Cambridge University Press.

Gokgel, R. (2012). Romen-Tiirk kdltiirel etkilesiminin Romen diline yansimalari. Motif Akademi Halkbilimi
Dergisi, 5(9), 67-82.

Gélpinarli, A. (1958). Vilayetname (Menéakib-1 Haci Bektas-1 Veli). inkilap.

Hobsbawm, E., & Ranger, T. (Eds.). (1983). The invention of tradition. Cambridge University Press.
Hopkins, E. W. (1971). The religions of India. New Delhi: Motilal Banarsidass Publishers.

Hoxha, G. (2019). Neke od lokalnih kuhinjskih posuda, kao dokaz mobilnosti zapadnih balkanskih vilayet
Praevalis i Dardanija. In D. Radovi¢ (Ed.), Anticka Duklja X / Yeni Antika Duklja X (pp. 110-144). JU Muzeji i
Galerije Podgorice. ibn Méce. (2010). Siinenii ibn Mace (Edeb, 29). istanbul: Cagri.

Kahraman, S., & Dagl, Y. (Haz.). (2003). Evliya Celebi Seyahatnamesi (Cilt 10). YKY.

Kaplan, H. (2024a). Asiklik geleneginde yemek destanlari: Tematik ve islevsel bir yaklasim. Folklor
Akademi Dergisi, 7(2), 724-744.

177



Kaplan, H. (2024b). Evliya Celebi'nin Seyahatnamesi'nden hareketle donemin Balkan kentlerine imgesel bir
yaklasim. In S. Cakmaker (Ed.), Turk kiiltlir ve edebiyatinda Balkanlar (pp. 375—395). PA Paradigma Akademi.
Karaceper, E. I. (2024). Yemek ve kiiltir iliskisi baglaminda Balkan restoranlarinin menii igerik analizi. Kent
Akademisi Dergisi, 17(5): 1975-1994.

Kiyak, A. (2013). Geleneksel Tiirk inanislarindaki su kiiltii ve Elazi§’daki izleri. Gimiishane Universitesi ilahiyat
Fakiiltesi Dergisi, 2(4), 145-164.

Kiper, T., & Arslan, M. (2007). Safranbolu-Y&riikkdyi tarimsal turizm potansiyelinin kirsal kalkinma agisindan
degerlendirilmesi. Tiirkiye Ormancilik Dergisi, 8 (2), 145-158.

Kurt, F. (2022). Kuzey Makedonya’da Tiirk kimligin in yasatiimasinda kiiltler (Doktora tezi). Ankara Haci
Bayram Veli Universitesi, Ankara.

Koca, S. K. (2018). Makedonya'da yasayan Tiirk-Makedon-Arnavut-Bognak toplumlarinin gegis donemlerinde
gorilen ortak kiiltlr unsurlari. Uluslararasi Tirkge Edebiyat Kiiltiir EGitim (TEKE) Dergisi, 7(2), 1085—-1103.
Krasnigi, V. (2014). Bektashi dervishes in Kosovo: Rituals, faith, and identity. Journal of Balkan Ethnology,
19(2), 110-125.

Krasniqi, Vjollca. 2014. The Topography of the construction of the nation in Kosova. — Strategies of Symbolic
Nation-Building in South Eastern Europe, edited by Pal Kolstg. London: Ashgate, 139-163.

Long, L. M. (Ed.). (2004). Culinary tourism. University Press of Kentucky.

Mintz, S. W. (1985). Sweetness and power: The place of sugar in modern history. Viking.

0guz, M. 0. (2009). Somut olmayan kiiltiirel miras kavrami ve Tiirkiye'deki uygulamalari. Milli Folklor,
21(82), 5-13.

Ozdamar, M. (2025). Asure ve helva kiiltiiriiniin semiyotik boyutlari: Paylagim ve yas metaforlari.
Kocatepe Turizm Arastirmalari Dergisi, 1(2), 122-139.

Ozer, C., Albayrak, A., & Agan, C. (2021). Tiirkiye'de yasayan Bosnaklar ve mutfak kiiltiirii iizerine bir
arastirma

[Bosniaks in Turkey and a study on the culinary culture]. Trakya Universitesi Sosyal Bilimler Dergisi,
23(1), 407-428.

Ozkan Onem, E., & ibrahim, S. (2024). Uskiip Tiirk kiiltiiriinde Ramazan yemekleri. Uluslararasi Tiirk
Diinyasi Turizm Arastirmalari Dergisi (International Journal of Turkic World Tourism Studies), 9(2).
Pehlivanoglu, O. (2016, Mayis 12). Balkanlar Tiirk mutfagi. Bogsnak Medya.
https://www.bosnakmedya.com/balkanlar-turk-mutfagi/

Pestek, A ve Cinjarevi¢, M (2014). Tourist perceived image of local cuisine: The case of Bosnian food
culture. British Food Journal. 116(11): 1821-1838. doi: 10.1108/BFJ-01-2014-0046

Petrovska, K. (2013). Traditional Macedonian cuisine and its cultural context. International Journal of
Gastronomy and Food Science, 1(1), 15-28.

Poulain, J.-P. (2017). The sociology of food: Eating and the place of food in society (A. Dérr, Trans.).
Bloomsbury Academic.

Radulovi¢, M. (2015). Food culture in Bosnia: Tradition and ritual. Journal of Ethnology and Folklore
Studies, 17(3), 77-91.

Sancaktar, C. (2011). Balkanlar'da Osmanl hakimiyeti ve siyasal mirasi. Ege Stratejik Aragtirmalar
Dergisi, 2(2), 27-47.

Sevimli, Y., & Sénmezdag, A. S. (2016). Ozel giin tatlilari: Kiiltiir turizmi agisindan énemi. International
Rural Tourism and Development Journal (Uluslararasi Kirsal Turizm ve Kalkinma Dergisi), 9(2), 1-9.
Shkodrova, A. (2014). Gourmet: The curious story of food in the People’s Republic of Bulgaria. CEU Press.
Siljak-Jesenkovic¢, A. (2000). Tirkgenin Bosnakgaya etkileri. A. Caksu (Ed.), Dil ve kiiltiir iliskilerinin 1gi§i
altinda Balkanlar'da islam medeniyeti (ss. 389—-396). istanbul: islam Tarih, Sanat ve Kiiltiir Arastirma
Merkezi (IRCICA). Sutton, D. E. (2001). Remembrance of repasts: An anthropology of food and memory.
Berg.

Siimbiillg, Y. Z., & Ustavdi¢, E. (2012). Bognak halk kiiltiriinde dogum gegis merasimi iizerine tespit ve
degerlendirmeler. Dede Korkut Tiirk Dili ve Edebiyati Aragtirmalari Dergisi, 1(2), 152—-179.

Siimer, F. (1972). Oguzlar (Tirkmenler) tarihi, etnik mense tesekkiilii, inkisafi. Ankara Universitesi
Basimevi. TIKA. (2016). Cenaze ritiielleri (Arnavutluk) ve diigiin ritiielleri (Kahve) raporu.

Ugar, H. (2020). Bir kdiltiin 6zellikleri: Tirklerde su kiilti (Characteristics of a cult: Water cult in Turks).
Kiiltiir Arastirmalan Dergisi, (7), 24-47.

Ulutiirk, M. (2016). Siiryanilerde doguma ve gocuk yetistirmeye dair ritiieller, gelenekler (Midyat 6rnegi).
Tarih Okulu Dergisi (Journal of History School), 9(25), 899-915.

UNESCO. (2003). Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage.

UNESCO. (2003). Somut Olmayan Kiiltiirel Mirasin Korunmasina lligkin Sézlesme.

Unser, H. (2013). Erken Hristiyanlik déneminde cennet tasvirleri ve sembolizm. Ankara Universitesi
ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, 54(1), 115-135.

Unser, Siikran (2013). Bizans Sanatinda Aden ve Havva imgeleri. Yiiksek Lisans Tezi. Ankara: Hacettepe
Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisi.

Vezenkov, Y. (2009). Bulgarian food culture: The invisible frontier. Ethnologia Balkanica, 13, 221-235.

178



Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

Vucinich, W. S. (1963). Some aspects of the Ottoman legacy. In C. Jelavich & B. Jelavich (Eds.), The
Balkans in transition: Essays on the development of Balkan life and politics since the eighteenth
century (pp. 81-114). Yerasimos, S. (2002). Evliya Celebi Seyahatnamesi'nde Osmanli mutfak kdiltiird.
Yapi Kredi Yayinlari. Yesilyurt, B., & Kurnaz, A. (2021). Somut olmayan kiiltiirel miras listesine
gastronomik bir bakis. INGANT 2021 Bildiri Kitabi (ss. 796-806).

179



Turk Folklor Arastirmalari / Turkish Folklore Research - Sayi/No. 372 (2026 / I) | e-ISSN: 3023-4670

FINANS: Bu ¢alismanin yiiriitilmesinde herhangi bir finansal destek alinmamistir.

CIKAR CATISMASI BEYANI: Yazar, bu galismayi etkileyebilecek finansal gikarlar veya kisisel iliskiler olmadigini beyan
eder.

YAZAR KATKILARI: Yazar, makalenin timunu katkilariyla olusturmustur.

ETiK ONAY BEYANI: Bu ¢alismada Yerel Etik Kurul Onayina gerek duyulmamistir. Yazar, bu tiriinde derginin Yapay
Zeka politikasina uymayi taahht etmistir.

VERI KULLANILABILIRLIK BEYANI: Bu galismada kullanilan verilere yazardan talep iizerine erisilebilir.

FINANCE: No financial support was received for the conduct of this study.

CONFLICT OF INTEREST STATEMENT: The author declares that there are no financial interests or personal
relationships that may influence this study.

AUTHOR CONTRIBUTIONS: The author has contributed to the manuscript in its entirety.

ETHICAL APPROVAL STATEMENT: Local Ethics Committee Approval was not required for this study. The author has
committed to complying with the journal's Artificial Intelligence policy in this product.

DATA AVAILABILITY STATEMENT: The data used in this study are available upon request from the author.

oNoe

Bu eser Creative Commons Atif 4.0 Uluslararasi Lisansi ile lisanslanmistir.

(This work is licensed under a Creative Commons NonCommercial license Attribution
International License).

180





